La conversacion e.s‘piri'l’uol

La conversacidn espiritual se centra en la calidad de la capacidad de
escucha, asi como en la calidad de las palabras pronunciadas. Esto significa
prestar atencién a los movimientos espirituales en uno mismo y en la otra
persona durante la conversacién, lo que requiere estar atento a algo mas que
a las palabras expresadas. Esta cualidad de la atencion es un acto de respeto,
acogida y hospitalidad hacia los demas tal y como son. Es un enfoque que
toma en serio lo que ocurre en el corazén de los que conversan. Hay dos
actitudes necesarias que son fundamentales en este proceso: escuchar
activamente y hablar desde el corazén.

El objetivo de la conversaciéon espiritual es crear una atmodsfera de
confianza y acogida, para que las personas puedan expresarse con mayor
libertad. Esto les ayuda a tomar en serio lo que ocurre en su interior al
escuchar a los demas y al hablar. En dltima instancia, esta atencion interior
nos hace mas conscientes de la presencia y la participacion del Espiritu Santo
en el proceso de compartir y discernir.

La conversacion espiritual se centra en la persona a la que escuchamos, en
nosotros mismos y en lo que experimentamos a nivel espiritual. La pregunta
fundamental es: “;Qué esta pasando en la otra persona y en mi, y como esta
actuando el Senor al respecto?”

a) Escucha activa

e Mediante la escucha activa, el objetivo es intentar comprender
a los demas tal y como son. No sélo escuchamos lo que la otra
persona dice, sino también lo que quiere decir y lo que puede estar
experimentando a un nivel mas profundo. Esto significa escuchar con
un corazén abierto y receptivo.

e Esta forma de escuchar es “activa” porque implica prestar atencidn
a mas de un nivel de expresién del otro. Para ello, hay que participar
activamente en el proceso de escucha.

e Escuchamos al otro mientras habla y no nos centramos en lo que
vamos a decir después.

* Acogemos, sinjuzgar, lo que dice la otra persona, independientemente
de lo que pensemos de ella o de lo que haya dicho. Cada persona es
experta en su propia vida. Debemos escuchar de manera que estemos



“mas dispuestos a dar una buena interpretacion a lo que el otro dice que a
condenarlo como falso” (Ejercicios Espirituales de San Ignacio, n°® 22).
Debemos creer que el Espiritu Santo nos habla a través de la otra persona.
Acoger sin prejuicios es una forma profunda de acoger al otro en su radical
singularidad.

Escuchar activamente es dejarse influir por el otro y aprender de él.

La escucha activa es exigente porque requiere humildad, apertura, paciencia
e implicacion, pero es una forma eficaz de tomar en serio a los demas.

b) Hablar desde el corazén

En

Esto significa expresar con sinceridad la propia experiencia, los sentimientos
y los pensamientos.

Implica hablar de la propia experiencia y de lo que uno piensa y siente de
verdad.

Nos responsabilizamos no sélo de lo que decimos, sino también de lo que
sentimos. No culpamos a los demas de lo que sentimos.

Compartimos laverdad taly como lavemosy la vivimos, pero no laimponemos.
Hablar desde el corazén es ofrecer un regalo generoso al otro, a cambio de
ser escuchado activamente.

Este proceso se enriquece enormemente con una practica personal regular
de autoexamen en oracién. Sin un habito de discernimiento y conocimiento
de uno mismo y de como Dios esta presente en la propia vida, no se puede
escuchar ni hablar activamente desde el corazén.

resumen, ;jcudles son las actitudes deseadas para la conversacién espiritual?

Escuchar activa y atentamente

Escuchar a los demas sin juzgarlos

Prestar atencidn no sélo a las palabras, sino también al tono y los sentimientos
del que habla. Evitar la tentacion de utilizar el tiempo para preparar lo que
vas a decir en lugar de escuchar

Hablar con intencion

Expresar tus experiencias, pensamientos y sentimientos con la mayor claridad
posible

Escuchar activamente, teniendo en cuenta tus propios pensamientos vy
sentimientos mientras hablas




e Controlar las posibles tendencias a centrarte en ti mismo al hablar.

Llevar a cabo una conversacién espiritual: Pasos basicos
Tiempo estimado: 2 horas aproximadamente

1. Preparacién: Antes de acudir a la reunién del grupo, los participantes llevan
a cabo un tiempo de oracién y reflexion personal sobre el tema en cuestion. Por lo
general, se proporciona informacién de fondo, asi como algunos puntos y preguntas
para la oracion. Se puede reservar un tiempo adecuado de entre 30 minutos 'y 1 hora
para ello. Al final del momento de oracién, los participantes hacen un balance de sus
frutos y deciden qué van a compartir con el grupo.

2. Reunién: Lo ideal es que cada grupo esté formado por unas 6-8 personas.
Se nombra un facilitador para la reunién del grupo y éste da la bienvenida a todos
los participantes. Se dice una oracién de apertura y cada persona puede compartir
una o dos palabras que describan su estado interior en ese momento. El facilitador
también puede recapitular brevemente la secuencia de pasos como se indica a
continuacién. Por lo general, también se solicitan voluntarios para tomar notas y
controlar el tiempo.

3. La primera ronda: Cada persona se turna para compartir lo que ha sucedido
durante el tiempo de oracién personal y comparte los frutos de su oracién. Todos
tienen el mismo tiempo para hablar (por ejemplo, 3 minutos). El objetivo es escucharse
unos a otros en lugar de limitarse a pensar en lo que uno quiere decir. Se invita a los
participantes a abrir sus corazones y mentes para escuchar a quien esta hablando, y
estar atentos a como se mueve el Espiritu Santo. Entre cada persona, el grupo puede
hacer una breve pausa para asimilar lo que se ha dicho. Durante esta ronda no hay
discusiones ni interacciones entre los participantes, excepto para pedir aclaraciones
sobre una palabra o frase si es necesario.

4. Silencio: Se guarda un tiempo de silencio, durante el cual los participantes
atienden a cdmo se han sentido durante la primera ronda, qué les ha impactado al
escucharla y cuales han sido los puntos notables de consuelo o desolacion, si los hay.

5. La segunda ronda: Los participantes comparten lo que ha surgido en su interior
durante el tiempo de silencio. Nadie estd obligado a hablar, y los participantes
pueden compartir espontaneamente sin ningun orden en particular. No es un
momento para discutir o refutar lo que otro dice, ni para sacar a relucir lo que los
participantes olvidaron mencionar en la primera ronda. Es mas bien una oportunidad
para responder a preguntas como:

e ;Cémo me ha afectado lo que he escuchado?

e ;Hay un hilo conductor en lo que se ha compartido? ;Falta algo que esperaba
que se dijera?

e ;Me ha conmovido especialmente alguna de las intervenciones?




* ;He recibido alguna visién o revelacién en particular? ;De qué se trata?
e ;Ddnde he experimentado una sensaciéon de armonia con los demas al
compartir con ellos?

Esta segunda ronda permite al grupo darse cuenta de lo que les une. Es
aqui donde comienzan a manifestarse los signos de la accién del Espiritu Santo
en el grupo, y la conversacién se convierte en una experiencia de discernimiento
compartido.

6. Silencio: Se guarda otro tiempo de silencio para que los participantes
observen cdmo se han sentido durante la segunda ronda y, en particular, qué
puntos clave parecen estar surgiendo en el grupo.

7. Laterceraronda: Los participantes comparten lo que ha surgido del tiempo
de silencio anterior. También pueden tomar nota de las formas en que el Espiritu
Santo puede estar movilizando al grupo. Una oracién de agradecimiento puede
concluir la conversacién.

8. Revisidon e informe: Por dltimo, el grupo puede repasar y reflexionar
brevemente sobre el desarrollo de la conversacién y decidir cuéles son los puntos
principales de la misma.

* En el Vademecum y en todos los apéndices y recursos que lo acompanan, el término
“diécesis” se refiere a las Iglesias locales en general, y puede ser sustituido por los términos
eparquia, ordinariato o cualquier otro organismo eclesial equivalente.

For ; synodal| Church

communion | participation | mission

yd




